
"La ciència s’ha de validar empíricament, però no deixa de ser un fenomen cultural". Entrevista a Jordi Pigem
Published on Interacció (https://interaccio.diba.cat)

"La ciència s’ha de validar empíricament, però no deixa de ser un
fenomen cultural". Entrevista a Jordi Pigem

  Published by Interacció [1] on 23/11/2022 - 08:41 | Last modification: 25/04/2023 - 14:14

   

Amb motiu de l’Espai Claustre ‘Els límits de la ciència i el progrés científic: cap a on ens dirigim?’,
impartit de manera presencial el passat 15 de novembre al CERC, hem entrevistat el seu docent, Jordi
Pigem, doctor en filosofia per la Universitat de Barcelona i filòsof de la ciència, autor d’obres com Àngels i
robots: La interioritat humana en la societat hipertecnològica (Viena, 2017) i Pandèmia i postveritat: La vida, la
consciència i la Quarta Revolució Industrial (Fragmenta, 2021). Pigem va ser curador també d’una part de l’Opera
Omnia de Raimon Panikkar. Aquesta és la conversa que hi hem mantingut.

CERC: Thomas S. Kuhn va establir en el seu cèlebre L’estructura de les revolucions científiques que els
paradigmes se succeïen en el temps, tot establint també una noció d’historicitat de les veritats
científiques, lligades a un moment concret. Creus que hem de deixar de veure les teories científiques com
a dogmes i començar-les a considerar com a veritats temporals en el camí del coneixement?  
 
 

Jordi Pigem: Les veritats científiques sempre han estat provisionals perquè depenen del context històric i
evolucionen amb el temps. El que es considera ciència absolutament veritable en un moment donat és molt fàcil
que en cinquanta o cent anys hagi deixat de considerar-se correcte. Per exemple, el Big Bang. Ara fa cent anys
ningú s’havia imaginat res semblant. Els millors físics t’haurien dit que l’univers és etern i no canvia. De cop i
volta, però, apareix una teoria que ho canvia tot i d’aquí cent anys potser en tindrem una altra. El que Kuhn
explica a L’estructura de les revolucions científiques és que tota ciència s’emmarca en un paradigma, en dos
sentits: un és el model en què es desenvolupa la recerca, però en un sentit més ampli -i això ho explica en un
epíleg que afegeix a la segona edició- ens diu que un paradigma és el conjunt de creences, tècniques i valors
compartits pels membres d’una determinada comunitat científica. Quan canvia un paradigma -com per exemple el
fet de passar de la física de Newton a la d’Einstein- no només ampliem el que teníem aleshores, sinó que també
canvia l’horitzó al qual apuntem, així com també les preguntes i la manera de fer. Problemes que es consideraven
irrellevants en el paradigma anterior passen a considerar-se molt importants, i preguntes que es consideraven molt
importants passen a ser coses que no tenen cap importància. Hi ha un canvi de llenguatge. Per tant tenim aquest
canvi de paradigma, amb què canvia la visió de tot, i arriba un moment en què dins del nou paradigma apareixen
resultats que tampoc no encaixen. La gran diferència entre ciència i religió sempre ha estat que la ciència no té
dogmes. Un científic quan fa una afirmació no la pot dir mai amb el cent per cent de certesa, potser la pot dir amb
un 99%, segons les condicions del moment, ja que noves dades poden contradir-la. 
 
   

Algunes conclusions de la ciència tenen un caire provisional, per tant...

Centre d'Estudis i Recursos Culturals (CERC). Diputació de Barcelona. Montalegre, 7. Pati Manning. 08001 Barcelona. Tel. 934 022 565
Page 1 of 5

https://interaccio.diba.cat/en/members/interaccio


"La ciència s’ha de validar empíricament, però no deixa de ser un fenomen cultural". Entrevista a Jordi Pigem
Published on Interacció (https://interaccio.diba.cat)

En els últims anys, i cada vegada més, ens trobem amb una ciència que apareix als mitjans de comunicació i que
se’ns presenta com una espècie de veritat revelada. I en àmbits amb grans interessos econòmics en joc, s’ha
arribat a l’extrem que quan científics d’alt nivell discrepen de certes conclusions científiques en lloc d’haver-hi
debat (que és com avança la ciència, contraposant idees), no se’ls deixa opinar. I això és un dels factors que
contribueix a la corrupció -no se m’acut una paraula més suau- de la pràctica científica. Cada vegada més la
recerca científica depèn d’interessos econòmics. Cada vegada més les multinacionals i els grans interessos
econòmics paguen la recerca. Abans la pagaven els estats o els mateixos científics. Hi ha una sèrie d’interessos
creats que determinen sí surt a compte fer recerca o no, en funció de si els dona beneficis o no.  
 
  

Abans era molt barat fer recerca. Eratòstenes en va tenir prou amb un gnòmon per mesurar la
circumferència de la Terra...

Eratòstenes va mesurar, en efecte, la circumferència de la Terra, perquè la idea de la Terra plana és un mite
artificialment creat al segle XIX als Estats Units. I ja que ha aparegut el nom d’un científic grec, he d’afegir que a
la Grècia clàssica en els eclipsis de Lluna hi veien projectada l’ombra circular de la Terra i per tant ja sabien que
era rodona. Aristòtil també demostra que la Terra és rodona pel canvi de posició dels estels quan canviem de
latitud. Aristòtil, per cert, és el primer gran autor de grans disciplines científiques: escriu sobre astronomia, òptica,
mecànica, zoologia, geologia i tota mena de matèries. Moltes de les seves conclusions avui dia potser no ens
serveixen, però és el primer a obrir camí en aquestes disciplines. I hem de pensar que fins al 1834 no apareix el
terme científic. Newton, i tots els científics del segle XVII o XVIII, s’anomenen a si mateixos filòsofs naturals.
Encara Faraday deia que era un filòsof natural, i li semblava que si l’anomenaven ‘científic’ el baixaven de nivell.
La ciència és filla de la filosofia.  
 
   

Has escrit sobre autors que han conreat el pensament sistèmic. Ens falta potser una visió més holística de
la realitat?

Un dels problemes que ara veiem a la ciència contemporània és que el mètode que comença al segle XVII, amb
Descartes, es basa a fragmentar allò que has d’estudiar en les parts més petites possibles, oblidant-ne el context.
Això ens ha donat molt de poder d’anàlisi però sovint hem perdut de vista les relacions. Si tu volguessis estudiar
el cos humà i comencessis a separar-ne les parts, aquell cos ja no funcionaria com a cos. Tot  òrgan funciona en
relació amb la resta de l’organisme. Per tant tenim una hiperespecialització que fa que no veiem les relacions, tot i
la presència de disciplines com l’ecologia, que posa l’èmfasi en les relacions. Amb Galileu i Descartes es declara,
de manera explícita, que només existeix allò que es pot mesurar. En canvi els colors, les olors, el plaer o el dolor
es considera que són simples sensacions subjectives. Però en la nostra experiència quotidiana ens interessen els
colors o les olors, el plaer o el dolor, és a dir les experiències qualitatives. I aquestes experiències han
desaparegut de la ciència. Ara, per exemple, els botànics acostumen a conèixer menys plantes que els botànics
de fa cent anys. El que coneixen molt bé és la biologia molecular de les plantes, la seva dimensió bioquímica. 
Brian Goodwin, el biòleg i matemàtic que dirigia el programa de què vaig ser professor, era un dels pioners d’una
biologia que vol recuperar l’estudi de la forma. Però això no interessa perquè d’aquí no surten substàncies que es
puguin vendre, i en canvi amb la química, sí. La biologia s’ha centrat en la bioquímica, que és molt interessant,
però no permet conèixer l’organisme com un tot integrat en el seu medi. Necessitem una ciència més relacional o
holística.

 
 

Centre d'Estudis i Recursos Culturals (CERC). Diputació de Barcelona. Montalegre, 7. Pati Manning. 08001 Barcelona. Tel. 934 022 565
Page 2 of 5



"La ciència s’ha de validar empíricament, però no deixa de ser un fenomen cultural". Entrevista a Jordi Pigem
Published on Interacció (https://interaccio.diba.cat)

Jordi Pigem al Pati Maning / CERC | © CERC

 
 

Hi ha massa especialització?

Els professors d’un departament d’una facultat de ciències, normalment no entenen el llenguatge del
departament del costat. No és que no entenguin la recerca d’una altra facultat, sinó que normalment no entenen la
recerca d’un altre departament dins la mateixa facultat. A l’època de Goethe encara hi havia autors que podien
estar al dia de tots els desenvolupaments en les diverses disciplines científiques i alhora, en les humanitats.
Goethe i Alexander von Humboldt estaven al dia de tot el que es descobria. Jo només he conegut una persona,
James Lovelock, capaç de llegir un número sencer de la revista Nature i entendre en profunditat tots els articles.
Normalment qui entén els de geologia no entén els de bioquímica, i qui entén els de bioquímica no entén els
d’astronomia. L’especialització té avantatges, però fragmenta el coneixement. 
 
   

Durant la pandèmia hi ha hagut una batalla evident per la credibilitat científica, amb molt soroll de fons,
moltes fake news i també la temptació de les versions tancades... Què ha passat aquí?

Sovint s’ha imposat una narrativa que no tenia base científica. I els metges que han intentat dir que això no era
ciència, inclosos premis Nobel, han estat apartats, marginats o atacats. A molts se’ls han retirat els càrrecs, en
una caça de bruixes que encara continua (per exemple, amb el cas de Peter McCullough). De fet, des de fa
dècades els interessos econòmics han anat colonitzant la ciència mèdica. El Primum non nocere, ‘primer no fer
mal’, propi de la medicina des de sempre, s’ha convertit en un primum lucrare, ‘primer lucrar-se’. Els qui
dirigeixen les empreses farmacèutiques han estat educats per fer diners. I de l’ètica ja se n’ocuparan els estats.
La lògica és perversa. Es posen al mercat productes que se sap que són nocius, com s’ha demostrat en
nombrosos judicis (l’empresa més multada per frau als Estats Units des de l’any 2000 és Pfizer). Però amb el que
guanyen aquestes empreses en tenen de sobres per pagar les indemnitzacions si les enxampen, que no sempre
Centre d'Estudis i Recursos Culturals (CERC). Diputació de Barcelona. Montalegre, 7. Pati Manning. 08001 Barcelona. Tel. 934 022 565

Page 3 of 5



"La ciència s’ha de validar empíricament, però no deixa de ser un fenomen cultural". Entrevista a Jordi Pigem
Published on Interacció (https://interaccio.diba.cat)

és el cas. Les revistes de medicina més prestigioses, com The Lancet, The New England Medical Journal o el 
British Medical Journal diuen explícitament que una bona part del que es publica en aquestes revistes és fals i
respon als interessos de les multinacionals farmacèutiques. Ho diuen les millors revistes, elles mateixes! Ho va dir
per exemple en un editorial l’actual director de The Lancet, en què afirmava que “science has taken a turn into
darkness”. En el British Medical Journal aquest any s’ha publicat un article que recomana prendre tot el que surt
en les revistes mèdiques d’alt nivell com a fals fins que no es demostri el contrari. És una cosa que fa vint-i-cinc
anys jo no hagués imaginat. Però no és sorprenent quan ens adonem que les empreses farmacèutiques són les
que més inverteixen a influir l’opinió pública i els organismes governamentals, molt més que les empreses
tecnològiques o petrolieres.  
 
   

En el teu pensament hi té molta importància l’espiritualitat. Quin paper ha de tenir en un món dominat per
la tecnologia, les dades i l’eficiència? Podem parlar avui dia d’una ciència mística com feia Albert el
Magne, per referir-nos a tot allò que resta més enllà de l’abast de la raó?

Hi ha tota una sèrie d’àmbits on no arriba la raó. Tots els literats, artistes i filòsofs ho han percebut. La raó és una
de les eines més precioses de coneixement que tenim, però no l’única. El que passa és que avui la digitalització
del món i l’expansió de la tecnologia fan que tot es redueixi a dades. I amb això perdem de vista coses molt
importants. Quan jo estudiava sentia a dir la paraula ‘saviesa’, ara aquesta paraula ha desaparegut del lèxic del
carrer. Ara en canvi es parla molt de dades. Però les dades són els fragments més pobres del coneixement. Quan
integres dades de manera coherent tens informació, que és superior a les dades. Quan integres diferents tipus
d’informació de manera coherent tens coneixement, com en les diferents disciplines científiques. I quan integres
diferents tipus de coneixement tens saviesa. Però hem passat d’una societat que posava èmfasi en la saviesa -i
filosofia vol dir amor a la saviesa- a una societat que posa èmfasi en les dades. I així ens fixem en el més baix i no
en el més alt.  
 
   

¿Les polítiques culturals en el camp científic han d’ajudar-nos no només a dubtar críticament dels
postulats sense evidència contrastable, sinó també de les veritats científiques actuals que potser un dia
seran superades per altres concepcions?

Les polítiques culturals haurien de contribuir a defensar el que és evident des del punt de vista de la cultura, i una
de les coses evidents és que la ciència no pot ser mai un dogma. De fet la ciència es pot entendre com una branca
de la cultura —una branca molt més sòlida i difícil de moure que altres branques. Els corrents literaris poden canviar
molt ràpidament i en canvi els corrents científics triguen molt més, perquè necessiten contrastar-se amb
l’evidència. Però la ciència, en qualsevol cas, és un fenomen cultural. La ciència s’ha de validar empíricament,
però no deixa de ser un fenomen cultural perquè es basa, com explicava Kuhn, i amb això tornem a la primera
pregunta, en una sèrie de pressupòsits que són culturals. I com tot fenomen cultural, la ciència mai no és una
veritat revelada o un dogma. I tot ciutadà té l’obligació de recordar que es tracta de veritats provisionals que s’han
d’anar contrastant.

 

 

____________________________________________________________________
Categories: Entrevista    
Tags: ciència  
Tags: art i ciència  
Tags: biologia    

[2]

Centre d'Estudis i Recursos Culturals (CERC). Diputació de Barcelona. Montalegre, 7. Pati Manning. 08001 Barcelona. Tel. 934 022 565
Page 4 of 5



"La ciència s’ha de validar empíricament, però no deixa de ser un fenomen cultural". Entrevista a Jordi Pigem
Published on Interacció (https://interaccio.diba.cat)

Source URL:https://interaccio.diba.cat/en/blogs/2022/11/entrevista-jordi-pigem

Links:
[1] https://interaccio.diba.cat/en/members/interaccio
[2] https://interaccio.diba.cat/node/9100

Centre d'Estudis i Recursos Culturals (CERC). Diputació de Barcelona. Montalegre, 7. Pati Manning. 08001 Barcelona. Tel. 934 022 565
Page 5 of 5

https://interaccio.diba.cat/en/blogs/2022/11/entrevista-jordi-pigem

